
Mo Gun Yin Fa Pei Xing Tanglang
 

Forma di preparazione al Bastone da Combattimento 
della Mantide Religiosa delle Sette Stelle del Nord 

A cura di Shifu Davide Milazzo
www.scuolalibertao.org

 



Questo lavoro è dedicato a tutti i miei allievi, con i quali ho potuto attraversare la fase della 
pandemia uniti dalla forza di una piccola collettività resistente. Una forza che ha un grande cuo-
re e il coraggio di non abbassare la testa nei momenti difficili.
Shifu Davide Milazzo, Maggio 2020

 



                                    Indice

Cap. 1. Tanglang Gun Fa 5

Le 12 Parole Chiave del Tanglang Quan 7

Capitolo 2 -La Daolu (Forma) Mo Gun Yin Fa Pei Xing Tanglang 8

Sintesi degli obiettivi 9

La forma della Terra 11

La forma Uomo 12

La forma Cielo 14

Interpretazioni 15

Parte Terra 16

Parte Uomo 21

Parte Cielo 22

Ringraziamenti 23

Allegato 1. Punti di controllo dell’energia 24

Allegato 2. Sequenza della forma 26



Mo Gun Yin Fa Pei Xing Tanglang   
Tanglang

(  “Forma di  preparazione al  Bastone da Combattimento
della Mantide Religiosa delle Sette Stelle del Nord”)

Introduzione

San Yi Quan Gun Fa, Il bastone nella tradizione San Yi Quan

Arma, strumento di lavoro, compagno di viaggio per viandanti, scettro di comando imperiale o
papale, sostegno per invalidi, strumento di comando per ufficiali dell’esercito..il bastone ha co-
perto e continua a ricoprire una vasta gamma di utilizzi pratici e simbolici. Democraticamente
diffuso tra tutte le categorie sociali: contadini, pastori, mendicanti, guerrieri, monaci, nobili.
Nella Tradizione cinese è l’arma dell’elemento Terra, dunque la madre di tutte le armi, ciascuna
delle quali presume la comprensione dei princìpi del combattimento con il bastone.
Come tutto il repertorio delle armi San Yi Quan, le forme di bastone Tanglang sono state colti-
vate all’interno del clan dei Wang di Yue, dove insegnava, a quanto pare, un maestro d’armi di-
scendente di Wan Lang, il leggendario fondatore del Tang Lang Quan.   Oltre alla forma Mo
Gun Yin Fa Pei Xing Tanglang, in seno a questa genealogia sono trasmessi: il “bastone del con-
tadino” (5 parate e cinque attacchi di base), il “bastone del soldato” (le 5 tecniche emblema di
Taglio, Stoccata, Contrasto, Maneggio, Parata), il “bastone del sottoufficiale”, che include cin-
que varianti per ciascuna energia fondamentale (Terra- Metallo-Acqua-Legno-Fuoco) per un to-
tale di 25 tecniche, tre forme lunghe “dell’ufficiale” (Bastone che Rimbalza, Bastone Volante,
Bastone che Intercetta). Completano il programma di studio il Bastone del Generale, legato non
al Tanglang come tutte le precedenti forme bensì allo Xing Yi Quan e all’uso della Lancia Un-
cinata del Generale Yue Fei. Anche in questo caso la forma con il bastone riproduce le stesse
tecniche e gli stessi princìpi basati sui cinque movimenti dell’energia che sono tipici dello Xing
Yi Quan a mano nuda.
Infine, il  “Bastone Magico”, che si collega alle pratiche alchemiche taoiste del Maestro Pino
Rosso, anche noto come “Medico Immortale”.



Cap. 1. Tanglang Gun Fa
 
Caratteristiche della Mantide Religiosa e del suo Bastone. 
 
 
Poichè in questo studio parliamo di un metodo generato per comprendere il bastone da combat-
timento del Tanglang, è necessario fare anzitutto riferimento a quelli che sono gli specifici prin-
cìpi dello stile.
Il Tanglang è uno stile del nord della Cina, dunque riguardo al bastone ha come prima caratteri-
stica che lo distingue dagli stili del sud la maggiore lunghezza e l’essere dotato di una punta e
di  un tallone di  forma conica.  Ogni  bastone è  infatti  un arbusto intero,  il  Ligustro Cinese
(Chou), e non un ramo, caratteristica che ne garantisce la ben nota robustezza e al tempo stesso
la flessibilità. Il bastone lungo del nord, proprio perché non è rigido, se usato in connessione col
corpo vibra quando si trasmette la forza, con particolari conseguenze ben precise al momento
dell’impatto,  che  arriva  così  più  in  profondità.  La  parte  larga,  originariamente  connessa
all’apparato radicale, è usato per parare o per dare colpi potenti, la punta invece per colpi di
precisione come le stoccate.
Se trattato almeno una volta l’anno con olio di lino o simili, è praticamente eterno, teme solo il
sole che potrebbe seccarlo troppo quindi creparlo. Nella tradizione Shaolin lo si lascia immerso
in miscele di olii ed erbe per settimane, dentro a delle botti, ma un semplice canovaccio imbe-
vuto passato in superfice è già sufficente. Il bastone del sud, invece spesso è di rattan (palma
rampicante) omogeneo, rigido e soggetto ad un’usura più rapida per esplosione delle fibre inter-
ne nell’impatto applicativo. Non parliamo di differenze di lana caprina, ma sostanziali: avere
due parti di diversa consistenza nel corpo dell’arma, comporta differenti usi tecnici, oltre a una
maggior complessità nel trovare il “punto di equilibrio”.
La lunghezza dei bastoni del nord, generalmente variabile tra il mento e quattro dita oltre la te-
sta del praticante, fa si che ne fosse incoraggiato un uso molto aderente al corpo, al fine di un
maggior controllo dell’arma, aspetto non indispensabile in bastoni più corti. Caratteristico an-
che il lasciar scivolare l’arma tra le mani, al fine di recuperare sempre la maggior lunghezza
possibile alla parte impattante del bastone, al fine di imprimere maggior potenza. La forma di
cui parliamo infatti, ci abitua ad utilizzare il bastone in tutta la sua estensione, dalla presa al
centro alla periferia.
Il gongfu ispirato alle movenze della mantide religiosa è caratterizzato da 12 princìpi o parole
chiave, che qui mi limito a citare, ma che si ritrovano pari pari nell’uso del bastone da combatti-
mento. Quando si tratta dei princìpi fondativi dello stile, è bene aspettarsi che gli stessi ispirino
tanto il movimento a corpo libero che quello dell’uso delle armi.
Possiamo dire che le due energie prevalenti del Tanglang sono il Fuoco ed il Metallo, dunque la
caratteristica velocità/esplosività del primo e quella di separare/tagliare con determinazione del
secondo.
Ma si dice anche: “mani come una mantide, piedi come una scimmia”, ancora una volta sottoli-
neando le caratteristiche di rapidità nel colpire e tagliare, ma anche nello schivare (elemento ac-
qua) e nel muoversi.



Tutto ciò non è indifferente dal punto di vista di una comprensione profonda dell’argomento,
perché  bastoni di stili diversi hanno caratteristiche in certi casi diametralmente opposte, e ri-
chiedono uno shen fa (uso del corpo), uno shou fa (uso delle mani) e un bu fa (uso delle posi-
zioni) differente. Anche l’uso del respiro è differente: stili che prediligono la potenza ed il radi-
camento come l’Hung Gar prediligono l’uso del centro inferiore. Il Tanglang è più incline alla
mobilità: respiro, sensazione, uso del corpo che predilige la vita alle anche, tutto è più spostato
sul centro mediano. Queste peculiarità vanno preservate, perché in caso contrario si rischia di
perdere, insieme ai patrimoni storici, culturali e simbolici connessi a ciascuno stile, anche i be-
nefici che sono loro specifici. Altro piano di ricerca è invece individuare i princìpi comuni, ma

questo è un altro discorso.



Le 12 Parole Chiave del Tanglang Quan                                                    
Gou 勾 Agganciare Lou 搂 Premere Cai 采 Cogliere. Gua 挂 Proteggere ed attaccare simul-
taneamente. Diao Jin 刁进 Avanzare dopo avere intercettato. Beng Da 崩打 Percuotere facen-
do vibrare. Nian 黏 Aderire Zhan 粘 Incollare. Tie 贴 Chiudere. Kao 靠 Usare la spalla ed il 
corpo per colpire. Qian Shan 欠闪 Schivare lateralmente. Teng Nuo 腾挪 Rimbalzare



Capitolo 2 -La Daolu (Forma) Mo Gun Yin Fa Pei Xing Tanglang
 
 
 
Mo Gun Yin Fa Pei Xing Tanglang, traduzione letterale: “preparazione al bastone da combatti-
mento della Mantide Religiosa delle Sette Stelle del Nord.”
Come le altre armi di tradizione San Yi Quan deriva dal clan dei Wang di Yue. Dice il Maestro
Georges Charles che Wang Tse Ming, il suo insegnante, la considerava “l’equivalente armato
dei Baduanjin” di Yue Fei.
Questa forma è nata quindi allo scopo di allenare un corpo adatto al bastone da combattimento
e per studiare princìpi e tecniche ad esso collegato. Da questo dato e dalle sue implicazioni oc-
corre partire per poi far valere l’insieme dei significati anche oltre il marziale.  Contribuire a di-
radare le lacune su questi aspetti è lo scopo della mia ricerca, nella convinzione metodologica
che solo la compresenza di tutti gli aspetti che compongono l’Unità danno forza e vitalità al si-
stema. Questo non significa in alcun modo svalutare chi ha lavorato in modo diverso. Al contra-
rio: tutto ciò che si può aggiungere di personale nella comprensione di una pratica, si appoggia
sugli sforzi di chi ci ha lavorato prima di noi.
Non si tratta di negare, ma di aggiungere conservando, e questa umiltà nello sguardo di chi ri-
cerca ed innova, è bene sia sempre mantenuta.
Nella Scuola San Yi Quan, la forma è maggiormente conosciuta con il nome di “Bastone della
Marchesa di Dai”, ideato dal Maestro Wang Tse Ming dopo la scoperta della tomba numero 3
di Mawangdi (1973), all’interno della quale vennero trovate raffigurazioni di praticanti, alcuni
dei quali intenti ad eseguire esercizi con il bastone. Tali reperti pare risalgano al terzo secolo a.
C. e documentano dunque una storia antichissima legata all’uso di questo strumento. La forma
di cui ci occupiamo è legata allo stile Qixing Tanglang Quan (Mantide Religiosa delle Sette
Stelle), dunque non può certo avere una storia plurimillenaria come i rotoli di seta trovati a Ma-
wangdi, poiché questo stile è stato codificato nel 1600 d.C. dal fondatore Wang Lang. Per quan-
to mi riguarda, preferisco la denominazione originaria a quella successiva, introdotta per proba-
bili ragioni “di richiamo” da parte del Maestro Wang per mettere a frutto l’attenzione dell’opi-
nione pubblica dopo la scoperta delle tombe. Sotto questo aspetto concordo con la tradizione
Confuciana, che ha sempre insistito sull’importanza di dare il giusto nome alle cose.
Un nome è soprattutto un simbolo, e come tale un condensatore di energia finalizzato a produr-
re effetti concreti, a mio avviso anche le interpretazioni più libere è bene partano dal nome ori-
ginario, o il rischio è perdere la bussola, la direzione della ricerca.
La nostra forma ci riporta ancora una volta alla visione classica Taoista, in cui “Tutto è Uno”: i
metodi dunque le forme possono variare, ma la loro origine, dunque l’Energia, resta immutabi-
le. All’origine di questa Energia è il Tao, e per questo si dice “il Tao genera l’Unità”.
Coerentemente con questa visione, il bastone San Yi Quan in tutte le sue forme può essere uti-
lizzato:
- nel combattimento e nel rafforzamento della struttura corporea (livello Terra)
- nella coltivazione della salute e della circolazione energetica (livello Uomo)
-a partire dallo Yi connesso alla Terra, l’uso del bastone si irradia anche sulla consapevolezza
interiore, innalzando il lavoro dal corporeo alla coscienza personale (livello Cielo).



Dice un proverbio Taoista:
“  Bisogna comprendere la Terra per scambiare con l’Uomo, quando abbiamo scambiato con
l’Uomo possiamo, può darsi, sperare di ricevere qualcosa dal Cielo. E’inutile credere che si
possa ricevere dal Cielo se non si hanno i piedi per Terra!”

Questa forma è innanzi tutto, come già ci dice il nome, un eccellente modo per allenare i princì-
pi del bastone da combattimento Tanglang. Ma è al tempo stesso un particolare qi gong in cui
lo strumento della pratica diviene un modo per palesare all’esterno (ed eventualmente utilizza-
re), i movimenti interni dell’energia.
L’elemento Terra di cui il bastone è rappresentativo è collegato anche all’intenzione (Yi), dun-
que all’equilibrio, all’agire centrato che permette allo Yi di manifestarsi con efficacia. La Terra
è anche  “Madre”, dunque possiamo considerare questa forma non solo funzionale allo studio
applicativo del bastone, ma di qualsiasi arma. I princìpi fondamentali del bastone sono infatti
presenti in tutte le armi: spada, sciabola, coltello, ventaglio, la lancia ecc. sono tutte armi che

possiamo immaginare come bastoni dotati di punte, lame, rostri, ecc.

Sintesi degli obiettivi

 

Lavoro sui princìpi di movimento del corpo con particolare riferimento al metodo della Man-
tide Religiosa (Tanglang Shen Fa).
Tecniche e princìpi marziali.
Un lavoro di posizioni (statiche e statiche verso lineari). .
Un lavoro sul soffio, che puo' essere eventualmente differenziato a seconda dei Dantien coin-
volti. Più il respiro è “basso” più si va verso il radicamento e la potenza, più è “alto” più si va 
verso la mobilità e velocità. Eventualmente respiro pre natale (inverso) per le applicazioni mar-
ziali e la tonicità del corpo, respiro post natale (addominale naturale) per la salute.
Lavoro di scioglimento dei principali gruppi articolari e di rinforzo/scioglimento dei tendini e 
della muscolatura profonda.
Lavoro sulla circolazione energetica e sulle sensazioni. Presa di coscienza dei sei Draghi (o 
punti di controllo dell’energia), dei tre Campi del Cinabro (Dantien), dei concetti di Asse Cen-
trale, di Centro, di Sfera, di Forza a Spirale.



Lavoro di rinforzo dello Yi, intenzione, connessa all’elemento Terra del bastone: equilibrio 
generale, centratura, attenzione (il bastone non perdona divagazioni mentali durante i maneggi).

La tradizione vuole che la forma si articoli in questo modo:

una parte Terra, di 36 movimenti,
una parte Uomo di 18 movimenti
una parte Cielo di 9 movimenti.

Nella realtà, i conti non tornano, possiamo dunque ipotizzare che la numerazione di cui sopra
sia stata adottata a fini simbolici. Oppure, che nel tempo si sia perso qualcosa..



La forma della Terra

 
Bu Fa (metodo delle posture)

Posture statiche: Ma Bu (Cavaliere) e Cha Bu (Passo Incrociato, la postura della “Tigre acco-
vacciata tra le rocce” ne costituisce una versione accentuata).
Statico verso lineare: da Ma Bu a Gong Bu (Arciere).

Shou Fa (metodo delle mani)

le mani sono coi palmi rivolti in basso (mano terra)

Sequenza:

1. Salire e scendere davanti: unire movimento respiro e sensazione. Inspiro salgo, espiro scen-
do. Percezione dei 6 draghi. Radicamento ed estensione. Almeno quattro ripetizioni.

2. Salire e scendere avanti e dietro. Riempire nell’inspiro e svuotare nell’espiro. Quattro o più
ripetizioni.

Bastone sulla “Porta di Terra”, Palazzo del Destino (Mingmen). Punto VG4.

3. orizzontale (terra)
4. obliquo (uomo)
5. circolare (cielo). Riempire e Vuotare, più inspiro che espiro.
6. verticale (Unità/Equilibrio cielo uomo terra)

Bastone sulla “Porta dell’Uomo”, Punto Shen Dao, VG11.

7. orizzontale (terra)
8. obliquo (uomo)
9. circolare (cielo). Riempire e Vuotare, più inspiro che espiro.
10. verticale (Unità/Equilibrio cielo uomo terra)

Bastone sulla “Porta del Cielo”, Punto Da Zhui, VG14.

11. orizzontale (terra)
12. obliquo (uomo)
13. circolare (cielo). Riempire e Vuotare, più inspiro che espiro.
14. verticale (Unità/Equilibrio cielo uomo terra).



Al di là di Bai Hui, mantenendo l’asse

15. orizzontale
16. obliquo
17. grandi cerchi. Verso sinistra, decontraggo il dorso (inspiro), rilascio davanti (espiro).
18. grandi cerchi. Verso destra. Decontraggo davanti (inspiro), rilascio sul dorso (espiro).
19. piccoli cerchi, bastone a contatto. Inspiro a sinistra, decontraggo dorso e rilascio davanti
20. piccoli cerchi. Inspiro verso destra, decontraggo davanti e rilascio sul dorso.
21. da un’anca all’altra. “Volare col Drago”. Orizzontale verso obliquo, punta in alto.
22. mantenere la postura del “ Drago Verde tra le nuvole”a destra. Leggerezza, elevazione.
23. mantenere la postura del “ Drago Verde tra le nuvole”a sinistra.
24. da una spalla all’altra “portare la Tigre a spasso in montagna”, accentuare progressivamente
la torsione e mantenere la postura della “ Tigre accovacciata tra le rocce a destra”.
25. mantenere la postura della “ Tigre accovacciata tra le rocce” a sinistra.
 

La forma Uomo

 
Bu Fa
postura Wuji (Non Colmo, Uomo Libero)

Shou Fa
inizia con palmi in basso (mani terra) e termina con palmi in alto
(mani cielo)

Fase 1.

Grande impugnatura, alle estremità, mani terra.
Bastone:

1. Orizzontale
2. Verticale, proiezione dell’asse centrale (Zhong Ding)
3. Verticale verso circolare
4. La Sfera, svuoto poi riempio, più espiro che inspiro.

Impugnatura media, a due terzi, mani terra:

5. orizzontale, verticale, verticale verso circolare, circolare
6. equilibrare a destra e a sinistra
7. svuotare poi riempire, più espiro che inspiro



Impugnatura stretta, al centro, mani terra:

8. orizzontale, verticale, verticale verso circolare, circolare
9. equilibrare a destra e a sinistra
10. svuotare poi riempire, più espiro che inspiro.

Fase 2

Grande impugnatura, alle estremità, mani cielo.

Bastone:

11. Orizzontale
12. Verticale. Bastone “Acqua – Fuoco”. Concentrare in basso a livello di Hui Yin e disperdere
in alto a livello di Bai Hui. Asse Centrale. Radicamento/Elevazione.
13. Verticale verso circolare poi circolare
14. Equilibrare a destra e a sinistra
15. Svuotare poi riempire, più espiro che inspiro

Impugnatura media, a due terzi, mani cielo:

16. orizzontale, verticale, verticale verso circolare, circolare
17. Equilibrare a destra e a sinistra
18. svuotare poi riempire, più espiro che inspiro

Impugnatura stretta, al centro, mani cielo:

19. orizzontale, verticale, verticale verso circolare, circolare
20. equilibrare a destra e a sinistra
21. svuotare poi riempire, più espiro che inspiro.

Nel passaggio al cielo, colpisco leggermente la terra col tallone del bastone e con un saltello

riunisco i piedi.



La forma Cielo

Bu Fa
postura Bing Bu o eventualmente con punte aperte all’esterno per maggiore stabilità come nella
postura Yi San Ti (postura “Dei piedi in Triangolo” dello XingYi Quan di tendenza spontanea).

Shou Fa
si inizia a palmi in basso (mani terra) e termina a palmi in alto (mani cielo).

Se la parte terra ha come primo movimento il bastone che sale in alto, quella celeste inizia col
bastone che scende.

Fase 1, mani terra

1. Spingere il bastone in basso come premendo su una barra, impugnatura a due terzi. Simulta-
neamente riempire la schiena e spingere la cima del capo verso il cielo e il sacro verso il basso.
Inspiro spingo in basso il bastone espiro rilascio, eseguo almeno 4 ripetizioni o più.
2. Spingere il bastone in alto quindi movimenti di rotazione:
solo spalle
spalle e dorso
spalle, dorso e bacino.
3. Arrotolare e srotolare: dita, mani, polsi gomiti e spalle. Liberazione verso l’alto, lascio scen-
dere l’energia.

Fase 2 con mani cielo

4. Arrotolare e srotolare: dita, mani, polsi gomiti e spalle.
5. Liberazione verso il basso, lascio salire l’energia.
6. Uscire dalla forma con movimento del bastone verso l’interno e dal basso verso l’alto.
7. Saluto
8. Ritorno a Wuji. Ristabilire la Pace. Ascolto interiore



Interpretazioni

Come eventuale preparazione alla forma, dopo il saluto:

Relazione coi 6 punti di controllo, o 6 Draghi, dell’energia : bastone orizzontale, a livello delle
dita Hui Hin (perineo), mano Qi Men (sinfisi pubica), polsi Qi Hai (due dita sotto l’ombelico)
gomiti Zhong Dhing (plesso solare) spalle  Tiantu (base della gola) estendendo il bastone Yin
Tang (tra le sopracciglia), infini Bai Hui (cima del capo) e al di là (proiezione dell’asse a partire
da Hui Yin). A livello di Bai Hui eventualmente cercare l’equilibrio del bastone. La stessa rela-
zione movimento-repiro-sensazione è attuabile anche a livello marziale sia utilizzando il basto-
ne per parare col bastone orizzontale, che a bastone obliquo/laterale: il bastone sale dal livello
perineo alla cima del capo come un Tetto di legno per protezione, poi gira attorno al corpo e
dietro la schiena per prendere la forza centrifuga necessaria a lanciare un attacco.



Parte Terra

Riempire - Svuotare: la forza a spirale
 



Dal punto di vista marziale abbiamo più princìpi che tecniche.
Salire e scendere davanti: a livello energetico, coscienza e percezione dei sei draghi. Eventual-
mente protezioni della linea centrale in alto e in basso.
Salire davanti e dietro: riempire e svuotare, consapevolezza del pieno e del vuoto, dello yin e
dello yang, delle sei direzioni (sopra/sotto avanti/dietro sinistra/destra), del concetto di centro e
di sfera. Radicati a terra, collegati al cielo, espansi nello spazio. Apertura/espansione (Kai),
chiusura/contrazione (He), questo principio fondamentale è sempre mosso a partire dal centro
(Dantian), che comanda la periferia (braccia-arma). Abbiamo visto che il bastone viene colloca-
to prima a livello Porta di Terra,
poi su quella dell’Uomo, quindi su quella del Cielo, infine oltre.
Ciascuno di questi livelli presenta un movimento orizzontale, un obliquo, un circolare ed un
verticale

Il  movimento orizzontale (simbolicamente legato alla Terra) esprime la stabilità, la forza e
l’equilibrio (equilibrio tra le anche, tra le scapole, tra le spalle, equilibrio dell’asse proiettato ol-
tre Bai Hui)

Il movimento obliquo (simbolicamente l’Uomo) allena il corpo a gestire le torsioni, dunque la
mobilità  articolare, la gestione dello stress in combattimento. Importante l’ultimo movimento
obliquo: nel combattimento col bastone è chiamato il Tetto, è una protezione spiovente finaliz-
zata a scaricare verso il basso gli attacchi avversari.

Il movimento circolare (simbolicamente il Cielo). Contiene princìpi di fondamentale impor-
tanza:
1. Uso della forza a spirale, che parte dai piedi, sale nelle gambe, dal bacino passa alla schiena e
si manifesta nel bastone. Equivalente del “Volo della Fenice” dello Yiyinfa Qigong.
2. Salire e disperdere, scendere e concentrare. La totalità dei maneggi col bastone seguono que-
sti due princìpi fondamentali. L’energia che sale è anche indicata  come Liao (Seminare o ta-
gliare salendo), quella che scende come Pi (Fendere, o spaccare scendendo). A Pi e Liao corri-
spondono numerose tecniche sia con l’arma che a mano nuda.

Il movimento verticale ( Unità/equilibrio cielo uomo terra) è pensabile come la tecnica del
“Mantello di Legno”, protezione del dorso, complementare al Tetto che protegge davanti.

Bastone sulla Porta di Terra.

Se partiamo dal presupposto che ciò che è vero davanti è vero anche dietro, il bastone a questo
livello implica un lavoro sul Dantian inferiore,
dunque siamo in una fase “Terra della Terra”, legata al Jing (Essenza), quindi alla struttura cor-
porea, al centro gravitazionale, situato due dita sotto l’ombelico e tre centimetri all’interno del
corpo, alla forza dell’anca.



Il centro inferiore è messo in relazione con il coccige, il sacro, le vertebre lombari e la Porta
della Terra. Nelle forme zoomorfe corrisponde all’Orso. Respirazione addominale: per la colti-
vazione della salute si adotta prevalentemente la respirazione addominale “naturale”. Per le ap-
plicazioni marziali si utilizza quella inversa, o pre-natale, comunque utilizzabile ogni qual volta
si voglia ottenere un effetto fortemente tonico.

Dianxue (arte di colpire i punti vitali) la Porta di Terra (seconda vertebra lombare, punto vg 4
Migmen) è un punto vitale, spesso colpito con ginocchiate o calci.

San Sheng Shu (I Tre Punti di Emergenza) La Porta di Terra è anche utilizzata nelle tecniche
di rianimazione per riequilibrare l’energia. In questo caso, si fa sedere la persona e si colpisce
di piede, dalla parte del malleolo.

Bastone sulla Porta dell’Uomo

Dantian mediano. Campo del cinabro mediano o Palazzo Scarlatto, sede delle attività sensitive
ed emozionali. E’ anche sede del respiro (Qi), ed è in connessione con la parte dorsale e la Por-
ta dell’Uomo nella schiena.
Quando prevale l’uso di questo centro il movimento è a partire dalla vita. La Tigre e anche la
Mantide Religiosa cui appartiene questa forma di bastone, prediligono il Dantien mediano per
la maggior velocità/mobilità rispetto al precedente. Il respiro è addominale verso costale.

Dianxue (arte di colpire i punti vitali) punto vg 11 Shen Dao, linea al margine inferiore delle
scapole, sulla colonna. Colpo montante.

San Sheng Shu (I Tre Punti di Emergenza). Si colpisce verso il basso, di palmo, per far scende-
re l’eccesso di energia.

Bastone sulla Porta del Cielo

Dantien superiore, il cranio, Palazzo di Nihuan. Sede dellattività psichiche, culturali, spirituali
(Shen). La mobilità fine delle vertebre cervicali è guidata dallo sguardo, che esprime l’intenzio-
ne (Yi) e dunque conduce l’energia e la forza sia nelle applicazioni marziali che nel lavoro
energetico. Respiro sottile, silenzioso e a livello delle clavicole e del cranio. Il Leopardo o la
Fenice Rossa.

Dianxue (arte di colpire i punti vitali). Punto Da  Zhui, VG14. Colpo discendente.

San Sheng Shu  (I Tre Punti di Emergenza). Colpisco salendo col palmo, nel caso di crolli
dell’energia per farla risalire



Bastone al di là di Bai Hui

Proiezione dell’asse di Bai Hui, struttura aperta, estesa, “oltre la leggerezza, vacuità”, i tre cen-
tri si muovono all’unisono con la minore dispersione energetica possibile.

Tecniche numero:

15. “Al di là di Bai Hui”. Colpo orizzontale alto passando da Ma Bu a Gong Bu
16. “Al di là di Bai Hui”. Obliquo. Tetto di Legno, protezione spiovente.

N.d.A: A questo livello constato un’incongruenza: non esiste un movimento verticale, che sa-
rebbe molto ben interpretabile come una parata laterale. (si è perso?)

17  -18.  Grandi  cerchi.  Consapevolezza  e  proiezione  del  principio  della  sfera,  espansione
dell’energia nelle sei direzioni. (alto-basso sopra-sotto sinistra-destra). Essere umano al centro:
la settima energia tra stabilità e mobilità. Principio della schivata.
19-20.  Bastone adeso al  corpo, piccoli  cerchi:  settima parola chiave del  Tanglang: Aderire
(Nian). Condizionamento del corpo aumentando progressivamente la pressione. Protezioni nella
corta distanza.
21. Movimento da un’anca all’altra: colpisco lateralmente con un movimento che sale e taglia
(Liao - seminare)
23. mantenere la postura del  “  Drago Verde tra le nuvole”a sinistra. Leggerezza, elevazione.
Mantenere il soffio sull’inspiro, “mobilizzazione” (Dong) della postura e “stabilizzazione”(Xi)
dell’energia. Esagramma 31 degli Yi Kong: Xian, la mobilizzazione. Mobilizzare l’alluce, la
caviglia, l’anca, il petto (cuore), la colonna vertebrale, la struttura cranica.
24. da una spalla all’altra. “portare la Tigre a spasso in montagna”. Protezione della schiena con
il Mantello di Legno.
25. Accentuare progressivamente la torsione e mantenere la postura della “Tigre accovacciata
tra le rocce a destra”.  Mantenere il  soffio sull’espiro,  “stabilizzazione”  (Xi) della  postura e
“mobilizzazione”  (Dong) dell’energia. (esagramma 52 degli Yi King, Libro dei Mutamenti).
Grandezza nella stabilità. Stabilizzare l’alluce, la caviglia, le anche, la colonna vertebrale, la
mascella. “Non bloccare il sacro o il cuore soffoca”.
Nella  lotta tradizionale cinese ( Shoubo), corrisponde ad una tecnica di proiezione: Piegare
(Wai)



 La tigre accovacciata tra le rocce



Parte Uomo

E’ la parte con più tecniche marziali.

Tecniche numero:

1. bastone orizzontale: come fare un’offerta o salutare il bastone (Terra), ma eventualmente un
colpire o spingere in orizzontale
2. bastone verticale: (uomo). Consapevolezza dell’Asse Centrale (Zhong Ding) e sua protezio-
ne. La Forma lunga del  “Bastone che Rimbalza” al secondo movimento trova questa tecnica,
usata sia per coprire l’asse che per pressare con l’arma nel corpo a corpo.
il cerchio: equilibrare (Cielo)
la sfera: svuotare/riempire (Cielo-Uomo-Terra)
4. Grande impugnatura: tipica del bastone Shaolin, con bastone ben attaccato al corpo. Spesso i
colpi di questo tipo sono portati in associazione a colpi di piede.
6. Equilibrare, impugnatura a due terzi: Corrisponde alla dodicesima Parola Chiave (o Principio
fondamentale) della Mantide Religiosa, Teng Nuò (Rimbalzare),  mentre come energia è un
Liao, un taglio dal basso. Tipicamente il bastone viene “lanciato” con un colpo di piede mentre
si cammina, in avanti o di lato. Il primo è un colpo verso l’alto (mento-viso) che poi “rimbalza”
in basso (genitali).
7. Impugnatura stretta al centro. Molto usata, solo con le mani terra e ben attaccate al corpo, per
dare colpi di notevole potenza, anche in orizzontale. In questo caso, il primo che arriva spazza
ed il secondo colpisce. Nella forma “svuotare/riempire”: svuotare –Pi (spacco dall’alto), riempi-
re – Liao (taglio dal basso)
12. “Bastone Acqua/Fuoco”. Differenziazione delle percezioni a livello dell’Asse Centrale dun-
que dei tre Dantien. Radicamento e pesantezza a livello
del perineo, l’energia si concentra. Leggerezza e apertura oltre Bai Hui, l’energia si disperde.
Neutralità al centro. Cielo-Uomo-Terra.

Nell’arte marziale, non mi risulta si usino le mani in posizione cielo, se non in movimenti di
transizione nei maneggi. Ritengo siano inserite nella forma solo per completezza “ginnica”.

“Pestare per terra”: movimento di transizione verso la parte Cielo. Tecnica tipica del bastone
Tanglang, finalizzata ad attaccare la punta delle dita del piede avversario. Nelle forme lunghe
dell’Ufficiale le troviamo più volte.



Parte Cielo
 

tecniche numero:

2. Rotazioni spalle-dorso-bacino. Di nuovo il principio Teng Nuo, il Rimbalzo, dodicesima pa-
rola chiave del Tanglang. Come tecnica è chiamata Bo o Sao. Si tratta di un potente colpo oriz-
zontale-circolare alto, un attacco alla testa dell’avversario, che arriva prima da un lato e poi
dall’altro. Nel momento in cui attivo anche il bacino, i colpi raddoppiano.
3. Arrotolare e srotolare: dita, mani, polsi gomiti e spalle. Liberazione verso l’alto. Insegna an-
zitutto a non “fissare” troppo lo spirito sul bastone attraverso la presa. Quando abbiamo un ba-
stone in mano si tende a fissarsi troppo sulla presa per colpire, dobbiamo avere il coraggio di
“aprire e chiudere” le mani. Occorre saperlo lasciare al momento giusto, per esempio per evita-
re un attacco alle mani/dita da parte dell’avversario. Nel combattimento col bastone questo tipo
di attacchi è tra i più comuni, perché implica una probabile impossibilità di continuare ad usare
l’arma. Dunque vi sono tecniche concepite per evitare di essere colpiti, come aprire la mano a
palmo. Nel corpo a corpo a corta distanza inoltre, questo aprire/chiudere è molto usato per stri-
tolare le mani avversarie tra la propria arma e l’altra, temibile tecnica detta “schiaccianoci”. Al-
tro uso simile, sempre nella corta distanza, è quello di lasciare con una mano il bastone per av-
volgere per esempio un braccio per metterlo in leva articolare, o il collo per fare uno strangola-
mento: ciò corrisponde all’ottava parola chiave del Tanglang, Chiudere (Tie). Ma arrotolando
dita mani polsi compare anche il tipico artiglio della Mantide, col dito indice ripiegato a uncino
sul pollice, corrispondente alla prima parola chiave dello stile: Agganciare (Gou). Ne segue una
tecnica di attacco: quando stendo dinamicamente il bastone in orizzontale verso avanti sono
colpi, possibilmente alla gola dell’avversario (come all’inizio della forma lunga del Bastone che
rimbalza). Ciò corrisponde alla terza parola chiave: Cogliere l’Occasione (Cai).
Dopo  aver  eseguito  la  tecnica  precedente  posso  passare  l’arma  sempre  orizzontale  dietro
l’avversario, (Gou, Agganciare) all’altezza delle cosce ed eseguire arrotolare dita, mani, gomi-
ti...mentre simultaneamente spingo con la spalla per proiettare. In queste tecniche ed in altre
che potremmo immaginare, tutte comunque nella corta distanza, ravviso come princìpi fonda-
mentali la settima e l’ottava parole chiave: Aderire (Nian) e Incollare (Zhan).
5. Liberazione in basso dell’energia: parata al basso ventre. Seconda parola chiave della Manti-
de Religiosa: Premere (Lo), in questo caso chiudo le braccia dell’avversario premendole col ba-
stone verso il suo corpo.
6. Uscire dalla forma con movimento del bastone verso l’interno e dal basso verso l’alto. Tecni-
ca Liao in diagonale, energia di fuoco che solleva e disperde tagliando dal basso all’alto (geni-
tali-viso).
7. Saluto. In questa sede tralascio l’analisi del saluto col bastone perché meriterebbe un lavoro a
se stante. In ogni caso è bene ricordare che anche in questo caso abbiamo una Unità di signifi-
cati marziali-simbolici-energetici. “Il saluto rappresenta l’inizio e la fine della pratica, lo scopo
e la sua realizzazione” (Shengren Georges Charles).
8. Ritorno a Wuji, Uomo Libero e in piedi. I sei draghi si sono acquietati e armonizzati, la Pace
ristabilita. Ascolto interiore, disponibilità ad agire e al non agire (Wu-Wei).



Parole Chiave del Tanglang individuate 
nella forma (princìpi fondamentali)

Go (Agganciare)   Lo (Premere)   Cai (Cogliere l’Occasione)   Nian (Aderire)   
Zhan (Incollare)   Tie (Chiudere)   Teng Nuo(Rimbalzare). 

Ringraziamenti

Yishi, il sentimento profondo che unisce insegnanti e praticanti delle arti classiche del Tao è un
fatto di cuore di primaria importanza che nutre lo spirito della pratica, lo studio della pratica e
le sue realizzazioni. Ritengo il fatto di rendere grazie un qualcosa che va ben al di là di un gesto
formale e semplice cortesia. Esprimo dunque anzitutto la mia profonda gratitudine al Daoshi
Georges Charles per la trasmissione di questa forma e di tutto il patrimono SYQ, per il valore
inestimabile di una visione della pratica in cui tutti gli aspetti portano all’Unità.

A Marco Mazzarri, Insegnante San Yi Quan, per aver chiarito alcuni aspetti energetici e per
aver messo a disposizione materiale video e i suoi appunti di anni di pratica.

A Yves Kieffer, Insegnante San Yi Quan, più volte ospite della mia Scuola per approfondimenti
sul bastone SYQ.

A Dante Basili,  Insegnante della  Scuola Tiandihe,  per  avermi  chiarito diversi  aspetti  legati
all’uso marziale della forma.

Ad Alessandro Fantucci, mio fratello di pratica ed Insegnante Tiandihe che con grande compe-
tenza mi ha trasmesso la forma Shaolin del  “Bastone del Monaco Fornaio”  (O  “Della Mano
Yin”), che mi è stata utile per trovare e capire aspetti della forma qui descritta.

A Yuri Debbi, Insegnante San Yi Quan, che mi ha gentilmente permesso di utilizzare le sue il-
lustrazioni, sempre chiare ed utili.

A mia moglie Denise per i preziosi disegni

A Silvia Malagoli per l’impaginazione

A tutti gli allievi della Scuola Libertao coi quali scambio quel che della pratica mi è dato com-
prendere, saper fare e saper far sapere.

Davide Milazzo, Shifu della Scuola Libertao e Insegnante San Yi Quan (Scuola del Pugno delle
Tre Armonie).



Allegato 1





Allegato 2














