Gli Animali del Kungfu Hung Gar
(Pugno della Famiglia Hung)

Dayvide Milazzo

Shifu Scuola Libertao

www.scuolalibertao.org



Gli Animali del Kungfu Hung Gar
(Pugno della Famiglia Hung)

A cura di
Dayvide Milazzo

Shifu della Scuola Libertao

Introduzione 3
Tecniche e Forme 5
Ringraziamenti 9
La Tigre (Hu), Elemento Legno 12
Il Leopardo (Bao), Elemento Fuoco 16
L’Orso (Xiong) elemento Terra 20
L’Airone (He), Elemento Metallo(ai tempi del coronavirus) 24
La Scimmia (Hou) elemento Acqua 28
Appendice 30

lllustrazioni a cura di Silvia Malagoli



Introduzione

Questa ricerca inerente i 5 animali dello stile Hung Gar si basa sugli insegnamenti da,
me ricevuti da Georges Charles, Caposcuola (Daoshi) San Yi Quan (Scuola del Pugno
delle Tre Armonie). La trasmissione di questo stile viene da quello che fu il Patriarca
di Hong Kong dell’Hung Gar, Yuen Yik Kai (1909-1983), che lo trasmise a sua volta a
Wang Tse Ming (1909-2002) Maestro di Georges Charles. Nel 1979 Wang si ritiro
dall’insegnamento e nominod Georges Charles suo successore e depositario degli
insegnamenti riguardanti il kungfu “esterno” (Hung Gar, Tang Lang, Wuing Chun) ed
“interno” (Xing Yi Quan), oltre al Qigong della tradizione Ling Pao Ming (Della,
Realizzazione del Gioiello Scarlatto). Questo testo & anche frutto della mia personale
rielaborazione teorica e pratica, in un momento peraltro eccezionale come questo,
caratterizzato dall’emergenza pandemia. Ho sentito infatti la necessita di individuare
un lavoro corporeo ed energetico che supportasse la mia pratica personale e quella dei
miei allievi in questo momento di difficolta, e I’ho trovato nei cinque animali. A mio
parere si tratta infatti di una pratica (ma preferisco chiamarlo “gioco”, alla cinese!)
che soddisfa egregiamente quelli che la tradizione indica come i “Tre Tesori”: Jing, Qi,
Shen. Laddove col primo intendiamo in questo caso allenare la struttura corporea, ben
sollecitata dalle posizioni basse e potenti dell’Hung Gar. Il secondo tesoro € il respiro,
che nella mia interpretazione € modulabile in modo diverso tra un animale e 1’altro,
conseguendo cogsl una respirazione completa e profonda a rinforzo della, Wai Qi
(Energia Difensiva). Infine, 1o spirito..l’identificazione con ’animale attraverso
posture, suoni, movimenti e soprattutto con 1’'uso consapevole dell’'intenzione (Y1),
produce effetti concreti anche sul piano sottile. Cosi come il corpo, anche lo spirito
quando sottoposto ad azioni ripetute, si rettifica, producendo trasformazioni. Gli
animali sono nostri Maestri, e anche archetipi di energie profonde che vivono al
nostro interno per quanto sepolte dalla societa in cui viviamo e dai suoi dogmi
razionalisti. Risvegliare queste energie ci fa

fare un salto notevole in termini di vitalita, forza, leggerezza. Ciascun animale lavora
su ben precise qualita psichiche e organiche, allenarli tutti e cinque € dunque
preferibile per conseguire I’armonia. Tuttavia, € possibile affinare I’allenamento
enfatizzando determinati aspetti piuttosto che altri, a, seconda, delle esigenze del
praticante...o della fase storica. Un ragionamento che ho seguito, e che ho proposto ai
miei allievi, € che in questa fase di pandemia esplosa a ridosso della primavera,
abbiamo un metallo da custodire e riguardare attentamente a fronte di un legno reso
nervoso e “pieno”anche dalle limitazioni personali cui dobbiamo attenerci per
contenere il virus. Il legno (fegato) ama la liberta, dice il pensiero cinese, € quando cio



non avviene la sua energia potrebbe ledere quella dell’elemento nonno, il metallo
(polmone ), gia messo a dura prova dai malanni. Tradotto in pratica: esprimere la
Tigre in dispersione, con movimenti veloci e suoni enfatizzati per liberare il Qi di
fegato stagnante; per ’Airone al contrario movimenti lenti e suoni interiorizzati e
silenti per tonificare il vuoto di polmone. Credo in questo modo di contribuire a
dissipare la falsa credenza che il kungfu cosiddetto “esterno” serva solo a menar le
mani, senza, peraltro minimizzare questo aspetto quando si tratta di difendere la
propria incolumita! Ma il Kungfu non € solo questo, a meno che non si tenga 1o
sguardo alla dimensione esclusivamente performante o sportiva, ma nella tradizione
non € mai egistita, una demarcazione netta tra pratiche energetiche, da combattimento
e di risveglio interiore. Tutto € Uno, ’assenza, di un aspetto immiserisce I'insieme. 11
taglio della ricerca, peraltro tutt’altro che conclusa, non € di facile comprensione per i
bambini della Scuola Libertao, ma i genitori potranno comunque fare da tramite. I
riferimenti sociali e politici presenti nel testo fanno parte della mia formazione e
sensibilita. Come tutto il resto appartengono alla sfera dell’ interpretazione personale,
in assenza della quale la trasmissione si “mummifica” e rischia di diventare materia
inerte.



Tecniche e Forme

I Cinque Sigilli Imperiali ( Hung Wu Wang Xi)

Nella nostra “cassetta degli attrezzi” dell’Hung Gar abbiamo anzitutto la forma
(Daolu) dei “Cinque Sigilli Imperiali”( Hung Wu Wang Xi).

Trattasi di una pratica specifica della vecchia Scuola del Pugno del Monastero della
Piccola Foresta (Shaolin Shi Quan Fa), trasmessa in seno alla scuola Hung Gar (Hong
Jia) dello Shaolin del Sud (Nanjia Shaolinquan). Tale forma, statica, riproduce le
movenze zoomorfe legate agli animali, e costituisce un lavoro energetico completo
basato sui 5 elementi, e a diretto beneficio del Pericardio per il particolare uso di mani
e braccia. Dunque interessa il livello sensazionale, emozionale, relazionale. E
naturalmente il Soffio: la respirazione puo essere ritmata dai suoni legati agli animali.
Dal punto di vista marziale racchiude molte possibilita applicative: colpi, leve
articolari, contro leve, parate. Ottimo il lavoro sulla coordinazione. Personalmente, ne
ho tratto anche la possibilita di sviluppare un lavoro di “mani che spingono” (Tuei
Shou, allenamento dell’ascolto-sensibilita) ed uno di condizionamento degli arti con
I’albero. Il passaggio successivo é sviluppare dalla forma statica quella lineare ed
eventualmente una forma intermedia statico verso lineare, che fa parte delle varianti
che ho ritenuto utile sviluppare: attacco dalla posizione sul posto in avanti con
I’animale che si vuole esprimere e con postura delle gambe collegata. Nel caso del
lineare abbiamo le camminate dei 5 animali, ciascuno con le sue posizioni delle gambe,
con un determinato spirito, modo di respirare e di colpire.

Le Daolu dei Cinque Animali (Wu Quin Shi)

Si tratta di cinque brevi forme lineari che hanno il vantaggio di condensare i principi
essenziali in riferimento agli animali. Abbiamo infatti un lavoro di posture, passi,
attacchi di mano e di piede, calci, cadute, suoni e naturalmente il soffio e 1o spirito di
ciascuno dei cinque.

Metodo delle Cinque Parate (Wu Lan Fa ) e dei Cinque Pugni (Wu Quan Fa)

Abbiamo poi le cinque parate e i cinque pugni di base, che si sviluppano in
specializzazioni caratteristiche relative agli animali (picca per la scimimia, presa per
la tigre, pugno per il leopardo, il palmo per I’orso e il taglio per I’airone), a loro volta,
sviluppabili in numerose varianti che riguardano la direzione dei colpi ed il modo di
usare la mano (notoriamente estremamente ampio negli stili del sud della Cina). Le
cinque parate sono anche note come “cinque stelle di ferro dell’Hung Gar”, un lavoro in
coppia utile anche come condizionamento degli arti superiori, che conosciamo sia
nella forma Yang (impatto osseo/muscolo tendineo vogoroso) che nella forma Yin
(Tuei Shou delle cinque stelle). Il ciclo dell’energia utilizzato in questo caso é
particolare, e sviluppato per coppie di opposti: acqua-terra metallo-fuoco legno-acqua.
Abbiamo quindi un lavoro di



indurimento delle ossa (acqua), di consolidamento dell’equilibrio (terra), di
ampliamento del soffio e dell’energia protettrice (metallo), della circolazione ( fuoco) e
della forza muscolare (legno). A sua volta questo allenamento di pugni e parate
fondamentali si puo' sviluppare in statico verso lineare (ad esempio associando
I’elemento del colpo con quello corrispondente della posizione e muoversi nelle
quattro direzioni tracciando una croce immaginaria), poi in forma lineare da soli o con
un compagno col quale alternare attacchi e protezioni.

I Cinque Pugni del Dragone (Wu Lung Quan)

Si tratta di una forma avanzata appresa dal Maestro Georges Charles ad Hong Kong,
negli anni 70, dall’allora Patriarca dell’Hung Gar Yuen Yik Kai. La logica energetica
segue il ciclo di dominazione dell’energia.: la forma inizia con il dragone verde di legno
seguito dal dragone bianco di metallo (il metallo domina e taglia il legno), poi il
dragone rosso di fuoco (il fuoco domina e fonde il metallo), poi il dragone nero d’acqua
(I’acqua domina e spegne il fuoco), infine il dragone giallo di terra (la terra domina e
assorbe l’'acqua,).

Posizioni (Bu Fa)

Abbiamo dunque le forme dei passi (Tui Fa) e delle posizioni (Bu Fa). Nella Scuola San
Yi quan si ritiene vi siano due posture Essenziali: Wuji ( Uomo Libero) e Yi Ma Bu
(Prima di montare a Cavallo). Cinque posture Principali: Ma Bu (Cavaliere) per
I’elemento Terra/Orso, Yor Ma Bu (cavalcare la capra) per il Metallo/Airone, Tao Bu
(piede nascosto) per I’Acqua/Scimmia, Gong Bu ( arciere) per il Legno/Tigre. Seguono
poi posizioni complementari come Qixin Bu (sette stelle) e Du Li Bu (Airone sul sasso)
e varie posizioni secondarie.

Yi Jin Jing Xi Sui Jing (“Purificare Muscoli e Tendini e Rigenerare i Midolli”)

Si tratta di una forma di Qi Gong (Lavoro Energetico) buddista della tradizione
Shaolin del Sud di cui esistono innumerevoli versioni. In questo caso si tratta di una
forma, strettamente legata all’Hung Gar, ed é stata trasmessa direttamente dal
Patriarca Yuen Yik Kai a Georges Charles. Prima di allora lo studio della forma era,
riservato ai soli “iniziati” appartenenti al clan, ma Yuen Yik Kai diede ’autorizzazione
a Georges Charles di rompere il sigillo della segretezza, e di poterla trasmettere ai suoi
allievi in Europa. E’ una forma preziosa, un lavoro intenso di rigenerazione e risveglio
che coinvolge diversi livelli concreti e sottili.

Calci (Tuifa)

Anche i cinque calci principali seguono la stessa logica e direzione energetica dei
pugni: verso il basso per ’acqua, frontale al centro per la terra, laterale per il metallo,
verso 'alto a gamba tesa per il fuoco, circolare verso I’interno per il legno. Terra:
Calcio Frontale diretto (Jik Tek). Zona d'impatto la base delle dita, la pianta, o il
tallone. Variante con le dita distese che impattano. Metallo: Laterale (Juk Tek). Si
utilizza il taglio esterno del piede Acqua: Discendente (Peng), molto diffuso nello stile
tanglang, utilizza generalmente il tallone per attaccare le dita del piede o caviglia dell'



avversario. Legno: Circolare Interno(Yuan Tek), impatta la base delle dita o la punta,
del piede. Fuoco: Piede Cannone (Pao Tek)di punta, pianta, tallone.

I1 Soffio (Qi)

Per quanto concerne la respirazione, ho ritenuto utile adottare la respirazione
addominale inversa, anche detta dai taoisti respirazione pre-natale perché € quella
adottata dai bambini ancora all’interno della placenta per nutrirsi attraverso il
cordone ombelicale. Tale modo di respirare infatti (inspiro ’addome rientra espiro mi
espando), in generale ha effetti tonici sull’organismo, dunque di tonificazione del Qi
polmonare, I’organo maggiormente implicato nell’elaborazione/distribuzione
dell’Energia Difensiva (Wai Qi), la prima linea che ci protegge dagli attacchi dei
patogeni. Inoltre dal punto di vista marziale, la potenza, dei colpi aumenta, perché
I’onda espiratoria che si produce dal centro addominale si espande verso la periferia,,
mani e piedi. Per 1’0Orso e la Scimmia ritengo utile concentrare la sensazione che nasce
dal movimento sul centro inferiore, per necessita di radicamento e potenza legata alle
posizioni basse e ben piazzate. Per Tigre e Airone, sul centro mediano, per favorire
mobilita muscolare e agilita per la prima, enfasi sul soffio per il secondo. Per il
Leopardo sul centro superiore, per la velocita e leggerezza legate all’animale. 11
respiro € per tutti i nostri cinque addominale, ma, differiscono le sensazioni e le
direzioni dell’energia che dal pulsare del centro si sviluppano. Vale la pena spendere
due parole sulla respirazione inversa. Nell’inspiro si esercita una profonda
contrazione del diaframma ed una, piu leggera, a livello della muscolatura addominale
e pelvica. La sensazione soggettiva é di estrema, centratura, a causa della
stabilizzazione che la contrazione muscolare crea a livello del tronco e della zona
lombare. Il Qi si concentra nel Dantien, proteggendo cosi gli organi vitali da eventuali
colpi avversari.

Nell’espiro si rilascia del tutto la muscolatura addominale, I’'intenzione dirige il Qi nel
modo funzionale al mio attacco. Rispetto alla respirazione addominale semplice (o
“post-natale”), I'effetto di massaggio e spremitura sui visceri addominali € molto piu
energico e viene particolarmente stimolata la circolazione sanguigna. Entrambe le
respirazioni, I’addominale e I'inversa, stimnolano le funzioni dei visceri addominali
attraverso un’azione di attivazione della circolazione sanguigna e linfatica, e una
maggiore ossigenazione dei tessuti. L’'aumento del ritorno di sangue al cuore
attraverso le vene cave durante I’'inspiro, migliora la, funzionalita cardiovascolare.
Infine non dobbiamo dimenticare 1o stretto rapporto esistente tra respiro ed emozioni:
solo una respirazione che abbia ’addome come centro pulsante ci permette di poter
influenzare positivamente la sfera emotiva. Ed é altrettanto vero che gli eccessi
emotivi contraggono il diaframma e bloccano il respiro. La respirazione addominale
dunque, va allenata e “riacquisita”, dato che ’abbiamo in dotazione sin dalla pre-
nascita per poi perdersi negli anni a causa di condizionamenti culturali connessi al
nostro sistema sociale che in tutto ci allontana dal nostro “stato di natura”. Ritengo
che questo sia un aspetto fondamentale per “costruire la salute”, obiettivo molto piu
interessante di quello fuorviante di “prevenire o combattere la malattia”. Quello che
costruiamo lo dobbiamo valorizzare ogni giorno, con scelte legate allo stile di vita.:
come mangiamo, come respiriamo, come ci muoviamo, come pensiamo, come



coltiviamo gli affetti, quali stimoli sensoriali riceviamo...tutto questo a mio parere é
piu intelligente che non ragionare in termini di “emergenza”, arriva il nemico-malattia
e 1o combattiamo. Non funziona cosi, non siamo macchine. Lo stato di “Suerra
permanente” per questa o quella emergenza, incluso quella per una pandemia, non
puo che indebolirci ulteriormente. Come dicono i classici, “La Via del Tao” éil
ritorno...in questo, gli animali e i bambini possono essere esempi da imitare! La
semplicita, la spontaneita, I'immediatezza e 1’efficacia sono gia dentro di noi, si tratta
di riscoprirle con costanza, umilta e spirito leggero.



Ringraziamenti

Vorrei esprimere al mio Maestro Georges Charles una sincera e profonda gratitudine
per la sua preziosa trasmissione. I’'insieme delle conoscenze tecniche, simmboliche,
spirituali, da lui acquisite negli anni per me é uno stimolo potente a non
accontentarmi del lato visibile (il tetto, lo yang) della pratica. Affinare 1o sguardo sul
lato nascosto (la trave, lo yin) é stato il grande valore che ho incontrato conoscendo
Georges, un’indicazione di metodo, che porterd con me a vita.

Ringrazio enormemente tutti i miei allievi della, Scuola Libertao. La qualita di cio che
ci unisce a livello sottile non € facilmente descrivibile con le parole,

ma lo viviamo con il cuore e lo sudiamo con il corpo. La ricchezza di veder camminare
insieme generazioni cosl diverse, indescrivibile. 11 senso di forza che ci viene
dall’essere uniti anche in questo momento difficile € un grande conforto, una carezza
per lo spirito.

Ringrazio il giovanissimo Giovanni Ceroni per il suo disegno sugli “Animali del kungfu
che fermano la guerra”, perché ha contribuito ad ispirare la mia ricerca, a
dimostrazione che ogni maestro ha sempre da imparare e ricevere dai suoli allievi.

Ringrazio Silvia Malagoli per le bellissime illustrazioni che accompagnano il mio
scritto.

Ringrazio mia moglie Denise, detta Maestra Lince per darmi sempre sostegno,
confronto e ispirazione

Ringrazio infine i miei animali, Merlino e Tai, compagni di vita, Maestri eccellenti.

“La nostra Pratica € qualcosa che va molto al di 1& di un semplice sport, € qualcosa che
si trasmette da pelle a pelle, da cuore a cuore, da spirito a spirito” (Maestro Georges
Charles).

Brisighella, Aprile 2020

Maestro Davide Milazzo (Ai Wushi), Scuola Libertao









La Tigre (Hu), Elemento Legno

Quando parliamo di simboli in riferimento alla cultura classica Taoista cui facciamo
riferimento, non é raro che una stessa immagine ricopra significati diversi, talora,
opposti. Questo non deve creare scompiglio: I'importante é che il simbolo faccia il suo
lavoro (armonizzare significante e significato, dal greco symballo, unire, contrapposto
a diaballo, diavolo, separare). Come dice il Maestro Georges Charles, “Il simbolo é per
la, mente quel che 'utensile € per la mano, un moltiplicatore di effetto!”

E’ il caso della Tigre. Se il discorso € riferito ai quattro orienti, abbiamo I'immagine
della Tigre Bianca. Possente ma schiva e cauta, rappresenta un’energia legata,
all’Ovest, all’autunno, al metallo, 1o shao yin (yin nascente). Dunque un’energia che si
ritrae, esattamente come avviene in natura in questa stagione. E per analogia,
all’interno del microcosmo uomo questa energia di interiorizzazione, di raccolta,
potenzia ’energia difensiva (wai qi).

La Tigre Bianca € ’emblema della protezione per antonomasia.

Ma qui ci interessa di piu un’altro tipo di simbologia, legata stavolta all’immagine della,
tigre piu comunemente diffusa.

In questo caso il discorso di riferimento non € piu quello dei quattro orienti bensile
cinque energie, 0 elementi (movimenti sarebbe piu corretto).

La tigre dunque come simbolo dell’Elemento Legno: la primavera, I’energia shao yang
(yang nascente) che spinge, dopo il grande ritiro invernale, all’esteriorizzazione, al
movimento, alla rigenerazione e al cambiamento. Per analogia, nel microcosmo uomo
rappresenta la funzione del Fegato, che spinge il qi e il sangue a nutrire muscoli e
tendini, a sostenere dunque il movimento e la forza fisica. Dal punto di vista psichico il
fegato, sede dello Hun, rappresenta la nostra “potenza desiderante”, € I’organo che
sostiene il guardare lontano, la capacita progettuale.

La Tigre dunque rappresenta dal punto di vista sottile la capacita di lottare peri
propri desideri, con la giusta dose di aggressivita. Quest’ultima € la, sua emozione
fisiologica e positiva, la cui etimologia ci riporta di nuovo ad una energia che si
proietta all’esterno: ad-gredior, andare verso. Se questo non accade, facilmente il
blocco portera a sentimenti di rabbiosa frustrazione. Questa carica aggressiva
permette alla nostra Tigre interiore di realizzarsi liberamente ed integralmente. E ci
sarebbe qui da aprire un discorso molto franco che per ragione di spazio mi limito ad
accennare. Nel mondo dei praticanti di arti marziali quanti si sentono di essere Tigri
palestrando ego e muscoli e di buon grado accettano poi una vita da pecore, senza,
porsi il problema, di affermare dignita e aspirazioni personali. Un “simbolo morto
puzza come la carogna di un elefante morto” ci dicono i Classici. Una pecora vestita da,
tigre, ha piu o meno lo stesso fetore. Per un guerrieroTigre, la prima, qualita del suo
spirito € il Coraggio.

Da, parte mia, cio non puo non significare odiare le ingiustizie e prender parte alle
vicende umane dalla parte dei piu deboli, della solidarieta e della fratellanza. Del
resto, il significato di Wu Shu é rappresentato da una mano che ferma ’alabarda,



dunque abbiamo una nozione di intervento per fermare la violenza (o I'ingiustizia,),
quando possibile senza usare la forza. Strani personaggi che si atteggiano a poderosi
gladiatori super esperti nello scontro fisico, che si aggirano anche al super mercato
come se fosse imminente un duello all’ultimo sangue ma che non sanno niente di
parole come diritti, o della funzione sociale delle Arti al fine di creare un’'umanita
migliore, rivelano un ego da tirannosauro, ma una personalita che della Tigre ha meno
di niente. O al massimo tigri di carta.

Dal punto di vista marziale ecco tutte le caratteristiche associate alla Tigre:

La sua qualita concreta, derivante dalla funzione del fegato di nutrire muscoli e
tendini di sangue e Qi, € la forza fisica. Quella caratteriale il coraggio.

La sua capacita di attenzione si esprime nello sguardo, come ben sanno i miei allievi
che richiamo sempre sul punto. Il suo modo di usare la mano (Shou Fa) & legata alla
presa, atteggiata ad artiglio. Il suo gesto tipico € il tirare e spingere per squilibrare e
proiettare, in questo senso si puod affermare che la lotta tradizionale cinese (Shoubo)
sia ben rappresentabile da, questo animale. Ma anche lo stile Hung Gar, nel quale la
Tigre € ben presente, predilige questo tipo di presa per afferrare, graffiare, premere
punti vitali.

La posizione & gun bo (“arco e freccia”) che sintetizza molto bene 'atteggiamento della
spinta in avanti, la pulsione idealista della tigre e dell’elemento Legno, la tendenza a
prendere di petto le situazioni, che nel caso del combattimento significa propensione
all’attacco frontale senza tanti complimenti.

I’arma naturale € ’alabarda, perché richiede vigore nel maneggiarla. Il suo calcio ed
il suo pugno hanno entrambe una direzione verso I'interno (calcio circolare e gancio),
proprio perché parliamo di un’energia che stringe, chiude la distanza, come un felino
che ghermisce la preda. Ma come direbbe il Maestro Georges, anche un abbraccio
fraterno o...un solenne baciamano esprime 1’energia baldanzosa, espansiva,
passionale e nobile della Tigre!










I1 Leopardo (Bao), Elemento Fuoco

Quando parliamo del Leopardo € dell’Elemento Fuoco che parliamo, dunque dello Yang
estremo (Tai Yang). Da ci0 se ne intuisce la natura ben poco incline alla, moderazione,
come del resto la Scimmia, il suo animale energeticamente opposto e corrispondente
al Tai Yin dell’acqua.

Per essere precisi, in cinese Bao sta ad indicare un felino piu grosso di un gatto ma piu
piccolo di una tigre. Dunque, a seconda, delle regioni, potrebbe riferirsi anche ad una
pantera delle nevi, un puma, una lince, un ghepardo...Come il Fuoco, anche il nostro
Bao € velocissimo e fin troppo...espansivo potremmo dire. La sua indole “focosa”si
manifesta nella leggendaria audacia.

Dal punto di vista stagionale il Fuoco é ben rappresentato dall’Estate, il punto
cardinale il Sud, rosso il colore, mezzogiorno il suo orario.

Nel microcosmo uomo, questa energia di dinamizzazione ed esteriorizzazione é
rappresentata dal Cuore, per analogia con la funzione di quest’organo di far circolare
il sangue, col quale ha un rapporto privilegiato. Lo Shen, ovvero I’'insieme delle
funzioni psichiche, mentali, la coscienza di sé, e gli aspetti piu sottili, spirituali, del
soggetto, sono sotto il dominio del Cuore, e del sangue, che rappresenta la base
materiale dello Shen, con il compito di distribuirlo e vivificarlo in tutto il corpo tramite
la circolazione. Lo Shen si specializza in diversi aspetti legati ai singoli organi, ma é il
Cuore 'imperatore che presiede il sistema. Egli assume in se anche gli aspetti che il
pensiero occidentale attribuisce al cervello: in questa ottica il Cuore pensa e sente, puo
essere al tempo stesso poeta e scienziato. Questo centro senziente e pensante € anche
la casa della nostra anima, in un pensiero che non conosce la scissione mente-corpo ed
in cui il corpo é parte dell’anima e ’anima, espressione del corpo. Un’anomalia
emozionale avra incidenze sull’organo piu vicino a questa emozione. Un attacco
portato ad un organo avra ripercussioni emotive ben precise sugli aspetti intimi della
persona, sul suo Shen. Ovvio che non potremmo essere piu lontani dalla classica
scissione tra “res cogitans e res extensa” del pensiero occidentale.

L’ideogramma Xin che in cinese rappresenta il cuore, mostra una sorta di cavita e tre
linee, delle quali soltanto una & collocata sopra di esso, come se dovesse cadervi dentro
per riempirlo, e questa rappresenta appunto 1o Shen, il soffio vitale, 1o spirito, che
scende dal cielo per illuminarlo e vivificarlo. Le due linee esterne, che scivolano al di
fuori della cavita, rappresentano invece le emozioni e i pensieri, da cui discende
I'importanza, di avere un “cuore vuoto”, obiettivo fondamentale delle nostre pratiche.
Solo un cuore vuoto pud metterci in contatto con la nostra unicita, con il sé profondo, e
tra questi e il Tutto che ci circonda.

Dal punto di vista sensoriale, il cuore-fuoco ha una relazione particolare con il tatto:
“la, mano € 1o strumento del cuore”per la medicina cinese.

Anche lo sviluppo anatomico del feto conferma questa teoria: il braccio esce dalla,
stessa area del cuore e quando il suo sviluppo € avanzato appare la mano, come un
fiore che completa lo sviluppo di un ramo dal tronco dell’albero. Del resto € esperienza,



comune come possa cambiare la qualita e la sensazione del “tocco” a seconda di
quanto intento e sentimento ci mettiamo. E’ cosi per un abbraccio, una stretta di
mano, un massaggio, la realizzazione di un’opera d’arte...o un pugno sul naso! E’ cosi
per tutto, che se ne abbia consapevolezza 0 meno. Ovvio che metterci consapevolezza
aumenta pero 'effetto. Quando si dice popolarmente che “quel pugile ha cuore”, ci si
riferisce a questo in fondo.

Ogni narrazione cinematografica sulle arti marziali che si rispetti, da Karate Kid,
Rocki Balboa fino a Kungfu Panda si basa su un archetipo antico, quello del
combattente/cercatore, che arrivera alla vittoria soltanto passando attraverso la
discesa negli inferi delle proprie tragedie personali. Solo la chiusura del cerchio
ottenuta con un profondo cambiamento nel cuore puod portare il guerriero a realizzare
il suo destino personale. Kungfu Panda da questo punto di vista € un capolavoro: il suo
eroe, Po, € un panda con una storia disastrata, con molte debolezze, insicurezze, che
per lungo tempo ritiene di essere figlio di un’oca. Solo dopo un lungo viaggio a ritroso,
alla scoperta della sua identita e alla risoluzione dei suoi conflitti interiori riesce ad
arrivare a quella “pace interiore” che ne fara un “Guerriero Dragone”. Un percorso
duro e disciplinato, ma al tempo stesso senza mai perdere leggerezza, senso
dell’'umorismo e divertimento. Siamo evidentemente lontani, in quest’ottica dai due
poli che 0ggi vanno per la maggiore, apparentemente opposti ma entrambe
assolutamente funzionali alle logiche di mercato: I'immagine del mollaccione new ager
che se la cava con un po’ di incenso, una musichetta rilassante e senza versare una
goccia di sudore, e dall’altro quella dell’aspirante guerriero di Sparta che rovescia
enormi ruote di tir e solleva grandi pesi come va di moda nell’ambito delle arti
marziali miste. Entrambe riproducono la scissione mente corpo, finendo per
impoverire entrambe. Ma il tempo passa per tutti, e probabilmente, non piu giovani e
non ancora vecchi, i due si ritroveranno entrambe sul divano a fare come unica
ginnastica qualche discussione sui social.

Mentre un guerriero che prende sul serio il compito di allenare il proprio corpo-
mente-cuore, pur senza rinunciare alla capacita di divertirsi e anzi profittando a
maggior ragione dei piaceri della vita, invecchiando non puo che migliorare!

11 Leopardo dunque, per tornare al nostro animale, “tocca”, e dal punto di vista
maprziale é legato al Pugno (Quan), che del fuoco € simbolo.

Tale pugno pugno puo specializzarsi nel felino in questione nella “zampa di leopardo”,
una, sorta di piccolo artiglio che utilizza per portare rapidi colpi in successione con le
nocche, o per graffiare. Anche nella Mantide Religiosa abbiamo questo modo di
atteggiare la mano tra i 14 pugni che caratterizzano lo stile, e precisamente il pugno
“tagliente” o “tegola di tetto” (Tie Quan).

Ma, essendo I’'Hung Gar uno stile del sud, ha un uso delle mani assai piu versatile della,
Mantide del nord.

Per 1o piu il Leopardo ama applicare la simultaneita dei colpi e delle parate, la
direzione caratteristica del suo pugno € verso ’'alto, il cosiddetto “pugno palla di
cannone” o “montante” (Pao Quan). Il suo passo caratteristico & di avanzamento
diretto.



Le sue posizione preferita sono Ding Bu (postura della T inversa,) e Xu Bu (postura,
del passo vuoto). In entrambe il peso poggia sulla gamba, posteriore mentre quella
anteriore e utilizzata per calciare o avanzare rapidamente. Il suo calcio € ascendente
(Pao Tek), a gamba, tesa, esplosivo come il fuoco appunto, € puo colpire con le dita, la
pianta ed il tallone.

Quando interpretiamo il Leopardo nelle nostre forme legate al kungfu Hung Gar
(pugno della famiglia Hun), I’energia é nella pancia (dantien inferiore), ma la
sensazione si manifesta nel centro superiore, dalla gola in su, come un calore che sale
e si disperde. L’allenamento sara centrato sulla cardiocircolazione e la
termoregolazione, e improntato dunque alla mobilita e alla velocita. Cio permette di
liberare calore dall’'interno, di rinfrescare il corpo e purificare I’eccesso emotivo che
surriscalda il cuore.

L’emozione legata al fuoco-leopardo € la gioia, connessa ad un cuore in armonia. Al
contrario, I’emozione che porta squilibrio a questo livello € la cosiddetta “gioia in
eccesso”, qualcosa di simile all’atteggiamento maniacale, un po’ psicopatico, dal quale
il nostro Leopardo deve guardarsi.

La sua arma € la spada, che ne riassume le caratteristiche di velocita e precisione:
tagli portati alle arterie e alle vene, che fanno sempre parte della stessa loggia
energetica del cuore. Come il fuoco, la spada rappresenta in molte culture antiche
I’arma della trasformazione sottile, 1a sua lama, il doppio riflesso della luce solare e del
lato oscuro di se che il guerriero deve illuminare e trasformare per elevarsi.

In fondo il Leopardo rappresenta bene la china su cui ci muoviamo con le nostre arti
“marziali”: ci0 che in apparenza puo sembrare grossolano e persino feroce € in realta
la radice di qualcos’altro di molto sottile, che si pu0 ottenere nel tempo rettificando il
movimento, il soffio, 1o spirito del praticante. Ecco che il tocco del Leopardo, il tocco
del cuore, puo essere espressione di una gioiosa armonia personale, radicata alla terra
attraverso la forza del proprio centro e ricettiva verso le influenze spirituali del cielo.
Capace dunque di avere scambi gioiosi e liberi con gli esseri viventi, mai piu
all’insegna, del dominio, dello sfruttamento, della sopraffazione del forte sul debole. Un
bel compito per il nostro Bao interiore. Facciamolo!







L’Orso (Xiong) elemento Terra

Nelle forme di kungfu dello stile Hungar della Scuola San Yi Quan diretta dal Maestro
Georges Charles, I’ orso € associato all’ elemento Terra. Come la terra € infatti stabile,
potente e ricettivo. Ha a che fare col simpatico bestione 1’ idea, della centratura,
dunque dell’ agire centrati, tipico ad esempio della pratica meditativa (mnedium/
azione) ma anche della posizione d’ attesa che si assume con la ‘ guardia’. E
scanzonato, libero nelle movenze oscillanti, ma capace di incredibile potenza
distruttiva se si infuria ... come la terra del resto!

L’elemento Terra € connesso con la digestione, dunque milza e stomaco per la
medicina tradizionale cinese, considerati il nostro “Centro”, con la funzione di
estrarre e trasformare Qi dal cibo, trattenere il necessario e scartare il superfluo.
Analoga funzione viene svolta dalla Terra a livello psichico. A questo livello essa, €
“dimora dello Yi”: intenzione, ma anche pensiero. In effetti 1o Yi include sia aspetti di
ordine cognitivo, quale il concetto di idea o significato, sia elementi di tipo soggettivo,
quali il proposito contenuto nell’agire, I’'intenzione che concretizza 1’atto.

Dunque se la, milza ha funzione di trasformazione e trasporto del @i nutritivo,
analogamente ad un pasto pesante i “pensieri pesanti” sovraccaricano questo
movimento e diventano rimuginazione fino ai pensieri ossessivi. Se la Terra € in
equilibrio, essa esprime riflessione, sensazioni, fantasie, idee cosi come eventualmente
la forza per metterle in pratica. Se invece ci si pre-occupa, il qi si annoda, e dunque
oppressione, angustia, rimurginazione. Si legge nel capitolo “Benshen” del “Lingshu:
“...colpito lo Yi, allora inquietudine e disordine, i quattro arti non si sollevano. I
capelli/peli diventano fragili, ’aspetto € di morte prematura, si muore in primavera”.
Questa inquietudine e debolezza dell’intenzione a mio parere € una condizione cronica
e generalizzata della contemporaneita. Il fatto che le societa siano sempre piu regolate
dal continuo e reiterato emergenzialismo, rende la preoccupazione fisiologica. Per non
parlare dell’incertezza provocata dallo smantellamento dei sistemi di welfare, dalla,
precarizzazione dei rapporti lavorativi, delle relazioni sociali, affettive, amicali,
sempre piu “liquide”, tascabili, effimere. Tempi duri per I’elemento Terra e il suo
inquilino psichico, I'intenzione.

Ecco che giocare con la forza possente e radicata dell’Orso, ci pud soccorrere. Come
un lottatore mongolo che danza la camminata dell’orso attorno all’avversario prima di
combattere, le sue movenze appaiono leggiadre nonostante la mole possente. Quando
poi il combattimento accade, la sua forza yang sara sorretta anche da una incredibile
capacita di “ascolto” yin. Abbiamo bisogno di entrambe queste qualita, vigore e
dolcezza.

Per un grizzli che si dondola nella foresta, tutto € “pesante e fluido” al tempo stesso. Le
sue radici lo tengono saldamente ancorato nel caos della vita, senza togliergli il
piacere di grattarsi leggero la pelliccia del dorso contro la corteccia ruvida di un
albero, felice e giocoso. Felice perché radicato, dunque libero di agire o di non agire,
sottratto alla schiavitu compulsiva di uno Yi debole o annodato. L’arte sottile
dell’Orso-Terra € coltivare il movimento anche nell’immobilita dei momenti di quiete



dei suoi lunghi letarghi, in cui I’Orso si rigenera, ed eleva il suo spirito. L’'abbraccio
contenitivo e rigenerante dello Yin senza il quale 1o Yang scappa € si consuma.

La sua posizione prediletta € ma bu, (posizione del cavaliere) I’ incubo dei principianti
restii all’ idea di farsi gambe d’ acciaio e intenzione ben temprata a costo di notevole
fatica se tenuta oltre i tre minuti. Ama colpire con tutte le rotondita del corpo: testa,
spalle, anche, ginocchio, il sedere. Anche I’ uso del gomito € ben distinto da quello
appuntito dell’airone.

Il suo modo di usare le mani (Shou Fa) é legato al palmo, spesso usato doppio per
colpire in sincrono diverse zone corporee. Il suo calcio € quello frontale, “ di
sfondamento”, effettuato con tutta la pianta del piede. La sua arma € il bastone, arma
dell’ elemento Terra dunque madre di tutte le armi.

Il baricentro € basso, la respirazione addominale, il lavoro del Dantien inferiore &
massiccio, a vantaggio della potenza e a scapito relativo della velocita. Quando porta i
colpi pud emettere un suono simile a quello di un “tuono nella canicola estiva”, il suono
Ho che utilizziamo anche nel daoyin fa qigong.

Un po’ come 1’orso possiamo con la nostra pratica “dondolarci allegramente” a tutti i
livelli, corpo/ cuore/ spirito...che fondamentalmente rimanda ai tre Dantien. I’ orso ci
trasmette potenza nel corpo e ascolto nel cuore, intenzione salda, spensieratezza,
armonia nello spirito. Tutto € Uno.










L’Airone (He), Elemento Metallo(ai
tempi del coronavirus)

Se parliamo dell’Airone, della gru o ancora della cicogna, a seconda, delle zone
geografiche, ci riferiamo all’energia del Metallo. Dunque all’origine dello Yin (Shao
Yin), che trova il suo corrispondente stagionale nell’autunno, in cui I’energia comincia
a ritirarsi per poi inabissarsi con il movimento successivo, il Tai Yin, I’inverno, 1o yin
estremo.

Una energia dunque che come direzione é discendente, che tende a cristallizzare, a,
chiudersi, a interiorizzarsi. Nella fisiologia energetica cinese questa funzione é svolta
dal polmone nei suoi rapporti di scambio verso il basso con il rene e I'intestino crasso.
Si legge nel capitolo ventuno del Su Wen che “Il polmone € la sorgente superiore
dell’acqua”, in quanto favorisce la discesa dei liquidi verso il basso o verso I’esterno
attraverso i pori della pelle con la quale ha un rapporto stretto. Ma il polmone €
soprattutto il “Maestro del Qi”, in virtu del suo compito di gestire la respirazione, che
insieme al mangiare € il nostro modo di ricevere Qi (energia, soffio vitale). Premesso
che ci stiamo muovendo all’interno di un pensiero e di una pratica di tipo analogico, in
cui tutto € Uno, il microcosmo-uomo riproduce il macro-ambiente, il nostro Airone
interiore insieme ai reni, ha un ruolo importante rispetto all’energia difensiva (Wei
Q1), quella responsabile della nostra protezione dalle aggressioni esterne (agenti
patogeni vari, virus, malanni stagionali). I’airone € insomma il nostro guerriero
guardaspalla! Se i reni hanno a che fare con I’elaborazione dell’energia difensiva, il
metallo-polmone-airone ha il compito di farla circolare, diffonderla in tutto il corpo e
nella superficie cutanea. Un airone debole significa dunque una maggiore propensione
ad ammalarsi, ad essere preda dei patogeni.

Ecco quindi che il come si respira, insieme al come si mangia, diventa un discorso
cruciale anche in relazione a questi tempi di crisi per la diffusione del “corona virus”.
Vi sono fattori oggettivi sui quali non possiamo incidere individualmente ma semmai
solo a livello collettivo, e questo concerne ’esigenza di un cambio radicale di
paradigma in cui non sia piu il profitto il perno della vita sociale bensi il ben vivere e la
felicita delle persone. Il nostro airone da solo € impotente a sconfiggere il dato di fatto
che respiriamo pessima aria a causa dell’inquinamento, e che la pianura padana, una
delle aree piu inquinate al mondo, probabilmente non a caso € anche una delle zone al
mondo dove piu si muore per il virus. Ma € altrettanto vero che possiamo scegliere di
fare molto a livello individuale per ridurre il danno con allenamenti opportuni
focalizzati sul respiro. E qui kungfu e qigong hanno molto da dire e soprattutto, da fare
(personalmente sono sempre piu incline a ritenere la separazione dei due termini un
difetto intellettualistico che impoverisce I'insieme).

Dal punto di vista sottile il polmone € la, sede del Po. Sappiamo che in questa visione
I’essere umano € abitato da diversi tipi di Shen, diverse declinazioni cioé del suo
spirito. Po € uno di questi, ed € la parte che ha piu a che vedere con la struttura
corporea, con la forza ed il vigore del Jing (essenza vitale). Cio che dopo la morte
torna alla terra. La sua controfigura € 1o Hun del fegato, che invece € piu volatile,
riguarda la capacita ideativa, immaginifica, progettuale. In Cina, quando si & colpiti da
una grande paura, si dice che “Hun vola, e Po si sparpaglia”. Come dire che ci si



paralizza nell’azione e il pensiero si fa confuso, nebuloso, si perde il discernimento.
Dovremo in futuro indagare a lungo gli effetti individuali e collettivi di questa grande
paura generata dalla pandemia e dalle sue modalita gestionali. Per quanto concerne le
emozioni, un metallo squilibrato tendera all’eccesso di tristezza, al negativismo
compulsivo. Se invece € in equilibrio, avremo la giusta dose di malinconia, che
potremmo paragonare a quella che si prova guardando il nostro bellissimo pianeta con
uno sguardo che non sia quello del padrone che cerca solo il profitto attraverso il
dominio e la distruzione, ma lo sguardo di chi € consapevole del rischio concreto di
perdere tutta questa bellezza.. Una malinconia che non blocca, anzi, nutre dolcemente
il risveglio e nel contempo tiene al riparo dall’inutilita del pensiero positivo stile new
age. Non abbiamo bisogno di infiocchettare niente. Non serve pensare che un piatto di
sterco sia un piatto di salcicce per poterselo gustare. La new age, religione della post
modernita, vorrebbe farci mangiare quel piatto. Mentre il negativismo da morti
viventi vorrebbe fossimo spezzati, neutralizzati, passivi. Non dobbiamo farci
paralizzare da nessuna paura, né pensare che l’'alternativa sia mangiare il suddetto
piatto travestendolo d’altro. In questo la determinazione perseverante del Maestro
Airone ci viene in aiuto. Individuare le contraddizioni e il potenziale di azione per
poter cambiare, laddove negativismo e new age inchiodano allo status quo. Volare
alto!

Quando nel kungfu Hung Gar esprimiamo l’airone, i movimenti esprimono questa,
“ariosita”, sono agili, leggeri, eseguiti senza eccessivo radicamento a partire dunque
dal centro mediano, dove peraltro il polmone ha la sua sede anatomica. Il respiro sara
costale, e nel portare i colpi il suono sara simile ad una, “stoffa lacerata da una lama.”.
11 suo modo di usare la mano sara il colpo di taglio, idem per il piede (calcio laterale e
circolare verso ’esterno). La sua posizione prediletta in uno stile del sud (come Hung
Gar) sara Yor ma bu o “cavalcare la capra”, che di per sé &€ un ottimo gigong per la
tonificazione generale dell’organismo, mentre in combattimento é usata nella corta
distanza per proteggere i genitali. Negli stili del nord, (per esempio Tanglang Quan), €
piu usata per il metallo Tu li Bu “la gru sul sasso”, che rinforza ’equilibrio generale e
serve a caricare un calcio frontale, a proteggere il basso ventre con la tibia, o a
sottrarsi da una spazzata..In generale ’Airone ama combattere con tutto quello che
nel corpo é appuntito: i gomiti, le ginocchia, la, mano chiusa ad uncino che usa in vari
modi insieme al fendente.

La sua arma € la sciabola, che tipicamente taglia e separa con movimento discendente,
potente, deciso. Anche il ventaglio da combattimento ha una prevalenza di questa
energia, in particolare il ventaglio della mantide (Tanglang) in uso nella nostra scuola,
é molto “sciaboloso”, per farsi spada (fuoco) verso la fine della daolu. Ma allenare il
nostro Airone interiore € anche allenare il senso di giustizia: il metallo separa anche in
questo senso, per scartare quel che dobbiamo lasciar andare, le zavorre personali e
sociali. Rappresenta dunque la difesa dei nostri spazi vitali in qualsiasi modo vengano
minacciati. A mio modo di vedere, la vera minaccia per I'umanita non sono le
pandemie, ma un sistema sociale mortifero, distruttivo, onnivoro e oligarchico come il
capitalismo. Consolidiamo le nostre ali, voliamo oltre.










La Scimmia (Hou) elemento Acqua

Se parliamo della scimmia, € dell’elemento acqua che parliamo, dunque del Tai Yin ( 1o
Yin estremo).

Un po’ come il Leopardo, che incarna la sua energia opposta, il Fuoco, € dunque
un’energia estrema, ben rappresentata dall’indole imprevedibile, mutevole,
inafferrabile che questo animale rappresenta.

La sua é una forza Yin, dunque ama spiazzare, sorprendere con movimenti veloci
quanto nascosti...e spesso attacchi portati alle parti nascoste. Non € raro trovare
tecniche nominate “La scimmia bianca ruba la pesca” o “Il gibbone bianco esce dalla,
caverna”, a indicare questa inclinazione della scimmia al muoversi nell’ombra,
furtiva, e a colpire basso, spesso ai genitali. Del resto &€ connesso con I’energia
dell’acqua questa idea di muoversi verso il basso, in modo fluido, adattandosi alle
circostanze, per manifestare una forza dunque di natura morbida che sgretola anche
la, dura pietra.

Per analogia, I’acqua in natura € simboleggiata dall’energia dell’inverno: tutto si
ritrae, si nasconde, molti animali vanno in letargo, molte specie vegetali dormono, i
ritmi vitali in generale rallentano o sprofondano in dimensioni non visibili.

Nel microcosmo uomo, all’acqua € connessa un’energia altrettanto preziosa e nascosta
in profondita, quella dei reni, il Jing. Ad esso € connessa la riproduzione, la sessualita,
il vigore fisico in generale. Il Jing dei reni nutre le ossa ed il suo contenuto, il midollo.

Nelle pratiche di cui ci occupiamo, indipendentemente dal fatto che le vogliamo
chiamare Qigong o Kungfu, il lavoro dedicato all’Elemento Acqua € dunque rinforzare
le ossa, ammorbidire le articolazioni, rinforzare la struttura corporea in generale.

Non a caso la, scimmia ama le cadute, che richiedono e coltivano esattamente le qualita
suddette. Con la stessa logica, le cadute della scimmia possono essere lanciate contro
un avversario per comprometterne ’equilibrio o provocargli danni alle ossa.

Dal punto di vista emotivo I’emozione connessa ai reni, se in equilibrio, € la giusta dose
di paura che permette la conservazione, dunque la prudenza, di cui la Scimmia, &
maestra. Nella sua tattica in combattimento, si finge paurosa per disorientare, ma e
proprio quando apparentemente si ritira che sferra gli attacchi piu decisivi.
I’emozione che lede i reni € I’eccesso di paura che blocca nelle decisioni, che rende
perennemente insicuri ed in balia degli eventi.

A livello sottile ’energia connessa ai reni e all’Elemento acqua € 1o “Zhi”, 1a, Volonta. La
volonta rappresenta la possibilita di dare attuazione concreta, ai propositi designati
dall’intenzione (Yi). Un praticante che voglia essere Guerriero nella vita, € capace di
individuare e far brillare con la forza del cuore e dello Shen (il proprio Spirito) il suo
destino personale, e di realizzarlo con la forza messa a disposizione dal Jing dei reni.
Stare sul pezzo senza cambiare pagina fintanto che il volere profondo non sia
realizzato. E qui per me sta la forza della disciplina, che in questo senso appare come
forza rivoluzionaria ai tempi della societa liquida e delle personalita vacue incapaci di



mantenere qualsiasi direzione non sia quella eterodiretta, imposta da altri, dal potere,
dalla societa, da chi spadroneggia in modo diretto o subdolo. Ed € un peccato che da
molti la disciplina venga travisata come esercizio di potere e sottomissione. Un
guerriero non € un soldatino, ed é fedele solo e soltanto a se stesso. Alla sua “ghianda
personale”.

Dunque la nostra Scimmia Acqua € coraggiosa, perché la Volonta senza coraggio € una
zattera persa nell’oceano. Ma é anche Resilienza, capacita di adattamento,
morbidezza, ascolto profondo. Saper cambiare al momento giusto mantenendo la,
propria integrita, il proprio Centro. Sono tutte caratteristiche psichiche e al tempo
stesso strategia e tattica del combattimento in cui la Scimmia € maestra. Per noi non
esiste distinzione tra psiche e corpo, tra microcosmo e macrocosmo. Tutto € Uno, tutto
si muove rispondendo agli stessi principi. Giocare con la Scimmia, perché per noi fare
kungfu é anche gioco, € quindi vivere la, danza, della vita smussando sempre le proprie
rigidita, rompendo le gabbie, i condizionamenti, i binari prefissati da altri, o dalle
dipendenze o nevrosi personali. Tutto cio che & eccessivamente rigido e non si adatta,
muore. Lo vediamo anche in questi tempi di emergenza Virus, ci € richiesto un grande
sforzo di adattamento ad una situazione nuova e stressante. Facciamo come la
scimmia, prudente, ma senza cedere alla paura, che consuma il Jing, e insieme ad esso
I’energia difensiva del sistema immunitario. Giochiamo, muoviamoci, divertiamoci.

Infine ancora qualche riferimento marziale al simmpatico animale kungfuico: la sua
postura preferita & xiebu, o posizione di riposo. Di riposo solo per chi ha gia gambe
d’acciaio, un inferno per gli altri, ma se ti sei allenato con tenacia e riesci a farne uso,
di sicuro la tua schiena ne puo essere alleggerita in molte situazioni stressanti. La sua
tattica & quella di prediligere i movimenti evasivi, le schivate, tra cui il ben noto “passo
dell’acqua”. Nel lavoro del corpo la Scimmia allena al massimo la fluidita, la forza
elastica, la, morbidezza che consente 1’ascolto dell’avversario al fine di rivolgergli
contro la sua stessa forza. Il suo modo di usare la mano € la picca, per colpire con un
movimento spiraliforme che ha origine nella parte bassa della schiena. Il colpo parte
veloce se scoccato da un corpo rilassato, e arriva duro solo al momento dell’impatto.

Se atteggia invece la mano “a cucchiaio” la usa per agganciare braccia, collo o caviglie,
ma, anche per colpire (tipico il colpo all’orecchio con la parte concava della mano). Il
calcio ha direzione discendente, e usa la punta delle dita per colpire ai genitali o il
tallone per fracassare le dita dei piedi.

La sua arma simbolo di riferimento la Lancia, che come ’Acqua perfora in profondita.
Non a caso tra le piu difficili da maneggiare, proprio come I’'arte di ammorbidirsi nel
corpo e nello Spirito...una pratica che non ha mai fine, attorniati come siamo da
durezze di ogni genere: dogmi, catene metaforiche e reali...Un grande lavoro per la
nostra Scimmia interiore!




Appendice






G lous

Gli animali del Kungfu fermano la guerra
Disegno di Giovanni Ceroni



Maestri

LA

.

SR g AT L S
s AN TR Sl N St T ey

Maestro Yuen Yic Kai
(1909-1983)



Maestro Wang Tse Ming
(1909-2002)



Maestro Georges Charles



Georges Charles e Davide Milazzo: applicazioni dell’Hung Gar
Bologna 2019



{

/§
-
>

s @
u

Villa Salta (FC) 2016



Tai



Merlino



Davide Milazzo

Shifu della Scuola Libertao,
Arti Del Corpo Per Spiriti Liberi.

contatti:
+ 39 347 03 60 054
davidemilazzo@hotmail.it

www.scuolalibertao.org



mailto:davidemilazzo@hotmail.it

	Introduzione
	Tecniche e Forme
	Ringraziamenti
	La Tigre (Hu), Elemento Legno
	Il Leopardo (Bao), Elemento Fuoco
	L’Orso (Xiong) elemento Terra
	L’Airone (He), Elemento Metallo(ai tempi del coronavirus)
	La Scimmia (Hou) elemento Acqua
	Appendice

